
 کرسی علمی ترویجی: فلسفه اسلامی؛ فیلوسوفیا یا تئوسوفیا؟ 
یخ برگزاری الاسلام دکتر مهدی عبداللهی،  حجت :ناقدان  دکتر اسحاق طاهری :دهندهارائه  پژوهشگاه حوزه و دانشگاه :مکان   ۱۴۰۴بهمن   ۱ :تار

 دکتر توکلی 

 

 [بخش اول: آغاز جلسه و معرفی موضوع]

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم، بسم الله الرحمن الرحیم. الحمدلله و صلی الله علی سیدنا محمد و آله الطاهرین، اللهم صل  :دبیر جلسه )مجری(
با نام و یاد خدا آغاز   .با عرض سلام و ادب و احترام محضر اساتید محترم حاضر در جلسه و حضار مجازی در جلسه .علی محمد و آل محمد

شاءالله ارائه  « که توسط جناب آقای دکتر اسحاق طاهری انیا فیلوسوفی  ترویجی به عنوان »فلسفه اسلامی؛ تئوسوفی-کنیم جلسه کرسی علمیمی
 .شاءالله به نقد ارائه ایشان خواهند پرداختالاسلام والمسلمین دکتر مهدی عبداللهی و جناب آقای دکتر توکلی انخواهد شد و ناقدان محترم حجت 

 .شاءالله که جلسه مفیدی باشدکنم از همه عزیزانی که در جلسه و تشکیل جلسه نقش داشتند، انتشکر می

شه و باید این رو به  این جلسه در ادامه جلسات مربوط به هزار و پانصدمین سالروز تولد، هزار و پانصدمین سال تولد پیامبر گرامی اسلام برگزار می 
شه؛ ماهی که پیامبر فرمود: »شعبان شهری« و چند روز بعد از مبعث پیامبر گرامی  مبارکی گرفت که در اولین روز ماه شعبان این جلسه برگزار می

ارتباط این جلسه با ایام مبعث و همچنین گرامیداشت هزار  .شاءالله که نظر لطف خود حضرت شامل حال این جلسه و حضار جلسه باشداسلام. ان
کنند بحث بعثت  شه در این مطلب دید که یکی از کارکردهایی که امیرالمومنین علیه السلام هم بهش اشاره می و پانصدمین سال تولد پیامبر رو می 

کنند و تاثیری که انبیا، اتمام عقل هست و کامل کردن عقل هست. آیه شریفه هم تعلیم حکمت رو یکی از وظایف و کارکردهای پیامبر سرشماری می
 .تعالیم وحیانی پیامبر در ارتقاء حکمت داشتند

عالیم  موضوع جلسه »فلسفه اسلامی و ماهیت اون« در واقع است. کاملا به این اذعان دارند همه کسانی که در مسئله فلسفه اسلامی کار کردند که ت
زیادی در رویکرد حکمی حکمای مسلمان داشته تاثیر  و   .اسلامی  و رسالت  دانشگاه است  و  پژوهشگاه حوزه  این  برگزاری،  به جایگاه  بنا  خوب 

دهی و تبیین علوم انسانی اسلامی هست. موضوع جلسه با این مسئله هم کاملا مرتبطه و طبیعتاً در مبانی و  دهی و نظمماموریت این ارگان در شکل
و اینکه ماهیت فلسفه اسلامی چیست؟ جایگاه تعالیم اسلام در فلسفه   .مبادی علوم انسانی اسلامی، فلسفه اسلامی جایگاه وزین و ]مهمی دارد[

اد خوب مسئله بسیار مهمیه و به نظر می  های عقلی یا نقشی فراتر از این داره؟اسلامی چیست؟ آیا صرفاً به عنوان یک شواهدی است برای استدلال
ای رو مطرح بکنه با رویکرد اسلامی، باید پاسخ به این پرسش  هر کسی بخواد در بحث مبانی علوم انسانی وارد بشه و در فلسفه علوم انسانی نظریه 

 .شناختی داشته باشهتونه رویکرد مناسبی را از نظر روش رو بده و اگر با این پرسش بیگانه باشه نمی

در مجله »آینه معرفت« چاپ شده با همین عنوان و بنده مطالعه کردم، استفاده کردم از قلم روان و    ۹۲خوب مقاله جناب آقای دکتر طاهری سال  
وربن که  شیوای آقای دکتر و گزارشی که از نظریات در این رابطه ارائه فرموده بودند؛ مخصوصاً دو متفکر: مرحوم آقای دکتر مهدی حائری و هانری ک 

شاءالله در فرصتی که داریم  کنیم از ایشان. انتشکر می .توفیق پیدا کردم به اقتضای این جلسه مقاله را مطالعه کنم  انصافاً مقاله قابل استفاده است و
شاءالله از محضر ناقدان محترم بهره خواهیم برد و از نکات استفاده  دقیقه. بعدش ان  ۴۰استفاده خواهیم کرد از ارائه بحث ایشون به مدت نیم ساعت،  

 .خواهیم کرد. با ذکر صلوات بر محمد و آل محمد



 

 [بخش دوم: ارائه بحث توسط دکتر اسحاق طاهری ]

خدا را شاکرم که توفیق زیارت دوستان ]حاصل شد[. در   .علیکم السلام .کنم محضر دوستان و سروران عزیز سلام عرض می :دکتر اسحاق طاهری
 .کنمآغاز جلسه از سروران عزیزی که این نگاشته رو قابل دونستند و تحت عنوان داور یا ]دبیر[ جلسه یا حضار عزیز حضور پیدا کردند تشکر می 

های مختلفی وجود داره  گرده. دیدگاههای اخیر مطرح شده به سرشت و ماهیت فلسفه اسلامی برمی عرض کنم به حضورتون که بخش مهمی که دهه 
ردم؛ یعنی  که این مسئله مورد نظر در مقاله است. که البته بعد از اینکه مقاله رو جناب ]دکتر[ توکلی محبت کردند و قابل بحث دونستن، بنده کار ک 

 .درصد ]تغییر کرده[. عادت بر این نیست که همه آهنگ منتشر شده مجدداً تکرار بشه ۵۰مقاله تقریباً 

کردند که آقای حائری، مرحوم حائری با لحن شدیدی مخالفت خودشون رو با اطلاق عنوان »تئوسوفی«  یک بخشی رو در ضمن مطالعات برخورد می
اینه که امثال هانری کوربن و پیروان ایشون با اطلاق عنوان تئوسوفی بر فلسفه   بر فلسفه اسلامی در محافل غربی اعلام کردند و ایشون تعبیرشون 

کنه تنزل دادند. بعد هم گیری ایشون تعبیر میو سطح فکر انسانی تنزل دادن و در حد مسائلی مثل فنون جن   اسلامی، کلا فلسفه اسلامی رو از لِوِل
ه، یک اقبال ]کاذب  افتگذاری تبعات فراوانی داره و اقبالی هم که زیر این عنوان از فلسفه اسلامی در دنیای غرب اتفاق میکنند که این عنواناشاره می

و در دنیا   است[، در واقع ادبار نشون میده این اقبال به فلسفه. طبیعتاً این لحن ایشون سوال رو مطرح کرد که خب هانری کوربن اندیشمند بزرگی بود
کرد و کارهای خوبی هم انجام داده؛ مورد توجه اندیشمندان بزرگ  شناخته شده است، به خصوص اینکه اینجا در محضر علامه هم حضور پیدا می
 .گذاری حتماً ]دلیلی[ داره که باید بهش ]پرداخت[ امثال »حسین نصر« ]بوده[، آدم دست کمی نیست. این اختلاف عمیق در عنوان 

ای از عمرشون که زمان جوانی  در ضمن مطالعات وقتی که ورود پیدا کردم، دیدگاه مرحوم حائری رو ]بررسی کردم[. مرحوم حائری در یک دوره
کند[ که نمایندگیش رو مرحوم منوچهر بزرگمهر داشتند. اونجا بروز  ایشون بوده، در واقع در تقابل با تفکر تجربی غرب، فلسفه ]اسلامی را مطرح می

کنه کنه و منوچهر بزرگمهر هم از ایشون تجلیل میکنه، از فلسفه اسلامی و اصالت و استقلال فلسفه اسلامی قاطعانه دفاع می و نمود محکمی پیدا می 
بعد این شخصیت از این جهت باز برای من دغدغه ایجاد شد که  .های مختلف اسلامیبه عنوان یک فیلسوف جوان و محیط بر افکار فلسفی حوزه

کنه. مثلًا ایشون تعبیر دارند که فلسفه اسلامی همان فلسفه هلنیک در بعضی از سخنان ایشون، فلسفه اسلامی رو در یک نگاه پایین بهش نظاره می
مطلب که   است که مطالبی رو فیلسوفان مسلمان با استفاده از آیات و روایات به اون ضمیمه کردند به عنوان چاشنی یا شواهد. و تاکید داره روی این

شه که ایشون معتقدند فلسفه اسلامی  بعضی مواقع در سخنان ایشون تعابیر متضادی دیده می .این فلسفه به زبان بنده مطلب جدیدی ندارد اصالتاً 
گذاریم،  ها رو وقتی کنار هم می انتظام خاص، سبک خاص و ابتکاراتی داره که امروز به عنوان یک فلسفه پیشرو در دنیای غرب قابل تقدیر است. این

های غربی آشنا هایی که انجام دادیم دیدم که برداشت خود بنده این هست که ایشون در سنوات آخر، اون آخر عمرشون که بیشتر با فلسفه بررسی
کنند که از بعضی از دستاوردهای فلسفی  های فلسفه غربی روی ایشان تاثیر گذاشته در حدی که حاضر است و تصریح میهای اندیشه شدند، جاذبه

کنه با اون نگاه ایشون در اوایل که در مقابل  تونه استفاده کنه. فرق می که مهارت داشته باشه میاسلامی به عنوان چاشنی مسائل فلسفی روز، کسی  
 .کردند. لذا بیشتر دغدغه فراهم شد که ما بحث رو دنبال کنیمبزرگمهر اتخاذ موضع می

زمینه ضروری و لازم است برای هرگونه قضاوت درباره  تو زمان کوتاه که بخوام عرض بکنم، ارائه کنم: بررسی خط سیر فلسفه و تاریخ فلسفه یک پیش 
اولًا ما باید ببینیم فلسفه در کجا شکل گرفت و چه معنا و مفهومی داشت؟ و این   .هایی رو فلسفه بخوانیم یا نخوانیماینکه آیا ما یک مجموعه آموزه 

هایی که به  شد در طول تاریخ دستخوش چه تحولاتی شده است؟ و آیا این در امتداد اون اندیشه، حوزه معنا و مفهوم که اون زمان فلسفه خوانده می
 گنجند یا تقریبا به اشتراک لفظ کشیده شده؟نام فلسفه نامگذاری شد دقیقا در آن قالب می



بینیم که درباره یونان اولین کسی که حالا بعد از مجموعه منسوب به هومر و کتاب تئوگونی هزیود، کنیم فلسفه رو دوره یونان، می وقتی ما بررسی می
کنه. و جالبه که واژه تئوسوفی را هم بنابر نقل دیوژن لائرتیوس، اولین بار تالس این واژه رو به کار برده که همین  تالس هست که عنوان حکیم رو پیدا می

ست و گذاشتن واژه فلسفه اسلامی ]تحت این عنوان[ از نظر ایشان فلسفه را از جایگاه خودش خیلی ]تنزل  ای که مورد هجمه مرحوم حائری واژه 
شه که مسئله »آرخه« یا اصل ]را در[ فلسفه یونان مطرح کرد؛ بنابر ]نقل[ دیوژن لائرتیوس اونجا تالس از این بابت اولین حکیم شناخته می .دهد[ می

گردند. حالا این تعبیری که بلاتشبیه ما  اند و سرانجام به آن برمیکنم میگم اون چیزی که همه موجودات از آن برآمدهالمواد یعنی. تعریف که میماده
ها رو دیدم و خودم هم تحقیق کردم، یکی  در همین جا باید اشاره بکنم که به قول... من این چهره  .داریم »انا لله و انا الیه راجعون«، به تعبیر سبکی

المواد لزوماً به معنای مادی مصطلح امروز نیست؛ به این دلیل که در آن زمان مسئله روح، مجرد، از هم باز  کاپلستون هست که معتقد است این ماده
شه و فیلسوفان یونانی درصدد جستجوی حقیقت شناخته نشده بودند. و امیل بریه هم همین نظر رو داره که این مسئله طبیعت یا ماده که گفته می

د مسئله  ]بودند[ اصلا لزوماً به معنای این هیولای اولایی که ما حالا فعلًا در فلسفه خودمون میگیم این نیست و در درون خودش، بعدها که باز ش 
 .دارهروح و امر مجرد رو هم در بر 

رو خوب معنا کردند، در دوره جدید هایدگر فیلسوف آلمانی است که ایشون به این   (Physis) «از کسانی که به این مسئله توجه کردند و »فوسیس
بعد از رنسانس، این یک نوع تحریفی در اون مسئله افتاده. و عملًا این تحریف باعث  (Nature) نتیجه رسید که برگرداندن فوسیس به طبیعت و نیچر

اریم که وقتی که فیلسوفان یونان قبل از سقراط به  بنابراین ما اینجا یک قالبی به دست می  .شده که خط سیر تمیز از اون مسیر اصلی خودش جدا بشه
کنه و روح و نفس، به خصوص که منبع شکل دیگری، ولی از افلاطون به این طرف به خصوص ارسطو، مسئله ماده شکل و شمایل دیگری پیدا می

 .اره و در مقابل عرض کنم به حضور شما بعد جسمانی قرار میدهحیات بدون نفس رو از درون این ماده جداگانه در می

اده مهمه.  خوب نگاه ما به فلسفه یونان و تفسیر فلسفه یونان و قضاوت درباره اینکه کجا و چه کسی را فیلسوف و فلسفه بخوانیم یا نخوانیم فوق الع 
کنه به نام فلسفه  بنابراین با مطالعات که ما انجام دادیم خیلی با صراحت باید عرض بکنم که اون چیزی را که مرحوم حائری فوق العاده ازش دفاع می 

خواد شاهد مثالی در بیان ]بیاورد[، که بیشتر به نظر بنده برای شاداب نگه  جدید غرب، و فلسفه اسلامی رو به عنوان چاشنی و شرح اون در واقع می
فلسفه جدید غرب به کلی از روی فلسفه اصیل یونانی ]منحرف شده[. دوستان مستحضرند،   .داشتن دانشجو فقط ممکنه به درد بخوره اثر دیگری نداره

ها عمدتاً های تحلیل زبانیش که به شکلی منحصر در بررسی زبان است، منشا زبان و...، دیگر فلسفهمطالعه دارند؛ در دوره جدید غرب حالا فلسفه 
کنه؛ حقیقتی که در یونان گمشده حکیمان بود، همشون دنبال پیدا کردن کنند، حالات و اطوار. حقیقت اونجا معنا پیدا نمی روی »عوارض« کار می

 .گشتند که در عالم طبیعت وجود نداره، باید اینگونه ]در[ عالم ]دیگر جست[حقیقت ثابت می 

اد که مرحوم حائری قضاوتی داشته باشند... چرا ایشون فلسفه قدیم یونان رو با دقت مطالعه نکردند؟ اما خب فلسفه جدید غرب همونطور  یبه نظرم م
و ذاتی    که خودشون تحصیل کردند با دقت تمام مطالعه کردند. اما با سوال: با توجه به اشراف ایشون بر فلسفه اسلامی دارند، چرا به تفاوت ماهوی

چرا به این تفاوت    -تونیم بگیم اوج فلسفه کلاسیک است و دلایلی هم داریم حالا اگر جا باشه مطرح بکنیم  که او به تعبیری می  -لسفه اسلامی  ف
تصریحات ایشون یکی اینه: خوب دوستان مطلعند که مسئله متافیزیک، اولًا جدا  .کنه؟ با اینکه تصریحاتی دارهاساسی و جوهری، اینو برجسته نمی

کویناس و توسط خود در واقع برنامه  کسفورد، برای اولین بار علوم را سکولاریزه کرد اتفاق افتاد. و ریزیکردن علوم در زمان توماس آ های دانشگاه آ
یکی در حوزه تعریف که ذاتیات را زیر سوال برد، در    -بعد توسط فرانسیس بیکن با توجه به دو نقادی مهمی که ]به[ منطق ارغنون ارسطو وارد کرد  

اً تفکر غربی رو به سمت سوی استقراء جهت ]داد[ و نتیجتا متافیزیک از عرصه اندیشه  عمدت  - حوزه قیاس که کلیت، احراز کلیت رو منتفی دانست  
 .کنه برای متافیزیک فراهم بکنه در آثار]ش[ای رو تلاش میک زمینهفلسفی غربی خارج شد. کمند کسانی مثل کانت که ی

را بنابراین جای سوال اصلی ]اینجاست[: مرحوم حائری با اون اشرافی که بر فلسفه اسلامی داشتند و اشرافی که بر فلسفه جدید غرب داشتند، چ
های غربی ]دست بردارد[؟ این سوالی است که هنوز به قوت خودش  تفاوت ماهوی مانع نشد که ایشون از قربانی کردن فلسفه اسلامی به پای فلسفه



اعتبار اعلام کردند. خود ایشون سخن ایشون در ها متافیزیک ]را[ بیباقیست. با اینکه خود ایشون تصریح دارند که متافیزیک... اشتباه کردند غربی
ها فکر کردند که لا به شرط قسمی موضوع متافیزیک است در حالی که از نظر ما لا به شرط ]مقسمی[  همین ]زمینه است[. حرف ایشون اینه که غربی

متافیزیک است ایشون می .موضوع  ابهامحرف درستی هم  این  با  زنه و پرچمدار  که  انصافاً  بود  ابن سینا  فلسفه ارسطویی هم  از »اوسیا«ی  زدایی 
ها ادامه  ترجمه شده... ترجمه (Substance) های غلط »اوسیا«ی ارسطو را که به سابستنسای که برای ماهیت مطرح ]کرد[، ترجمهگانه اعتبارات سه

کنند که به نوعی با اون پوشش فلسفه  کنند، ترجمه میرا معنا می  (Entity) «داره، حالا کسانی که با دقت ترجمه کردند به جای سابستنس، »انتیتی
 .کلاسیک ارتباط و اون معنا را تا حدی در بر دارد 

  استمرار فلسفه کلاسیک: در دوره جدید غرب، در دنیای غرب فاتحه فلسفه کلاسیک خوانده شد. اما در فلسفه در دوران اسلام این فلسفه حیات 
انی  جدیدی پیدا کرد، نفس جدیدی روح جدیدی در کالبد فلسفه کلاسیک یونان دمیده شد. این روح جدید را که بر پایه آیات و روایات و نصوص وحی

ابر اون  تفاق افتاد، کسانی مثل حسین نصر و ایزوتسو و اقبال و دیگران خیلی بهش توجه کردند؛ در حدی که عنوان فلسفه کلاسیک یونان رو هم در برا
خب ما الان یک فهرستی از اسفار ملاصدرا، فهرست مطالبش رو بیاریم نگاه   .ناقص تلقی کردند و آمدند عنوان »حکمت الهی« را ]پیشنهاد دادند[

بینیم که خوب در اینجا اون بحث طبیعیات عملًا دیگه خیلی رنگ و نمودی نداره؛ عمده مباحث اسفار، الهیات ]است[. این الهیات هم از کنیم، می
گیرد[. و اگر نبود آیات قرآنی و احادیث علوی در ذیل اون آیات، به خصوص سخنان امیرالمومنین علی علیه السلام در ذیل  وحی و عترت ]مایه می 

ای معنا بکنند که همه عالم ]را  رسیدند که وجود رو به گونه آیات یا جداگانه، ملاصدرا و فیلسوفان اسلامی و قبل از آنها عرفا، به این نکات دقیق نمی
ای از اون »فوسیس«  است[، حیات داره، شعور داره، علم داره. مرتبه بسیار متعالی و پیشرفتهشامل شود[. برسم به این مطلب که همه عالم حی ]

راسل و    یونانی که در فرایند تحولات فلسفی تحریف شد. مثل ]اینکه[ از مادیت برآورد که کسانی مثل هیوم، هابز و آیر از این بیرون آمدند که...
 .کنند[ و چیزی رو قبول ندارنددیگران که جز محسوسات چیزی استفاده ]نمی 

ها قضاوتی داشته باشم. فقط حرفم با مرحوم حائری در این باره  گذاری بنده اصراری ندارم که اطلاق فلسفه یا تئوسوفی رو، حالا بین ایندر این عنوان
گذاری فلسفه اسلامی به تئوسوفی اعتبار این حکمت رو به کلی از بین برده، این حرف رو ما قبول این ]است[: اون سخنی که ایشون دارند ]که[ عنوان

های برجسته  کنیم؟ کسانی این عنوان را گذاشتند که نسبت به دو حوزه اشراف داشتند؛ آدمای ناآگاهی نبودند، اتفاقا از چهره چرا قبول نمی  .کنیمنمی 
شناسیم، هم در دنیای غرب. و به فرهنگ غرب هم  شناختیم و میالمللی و ملی بودند. در محافل فلسفی ایران ما آنها را به عنوان فیلسوف میبین 

کنی  اد که اول نگاه می بینه، به نظرم میوقتی کسی عنوان تئوسوفی رو برای فلسفه اسلامی می .دونناشراف دارند. فلسفه اسلامی رو که خوب می
اندیشه  حوزه  این  روی  را  عنوان  این  کسانی  چه  وقتی میببینی  بعد ای گذاشتند؟  و  را گذاشتند  عنوان  ]این[  کوربن  حسین نصر،  مثل  کسانی  بینم 

کنند، اینطور نیست که حالا اگر حکمت کلاسیک یونان، و تشابهی رو بین این دو به طور کامل یک تشابهی رو حس می (Fan) باشندگردند فنبرمی
ل استعمال کسانی آمده باشند این واژه اصیل فلسفی را که تئوسوفی باشه در یک معانی عرفان کاذب به کار برده باشند، این معنای ثانوی کاذب به دلی

یک محتوای غنی و در واقع این تحریف در محافل خاصی )تئوسوفیسم یا عرفان کاذب(، مانع نمیشه که ما این عنوان اصیل رو احیا کنیم توسط  
 .نامگذاری را هم از اون گرداب مهلک نجات بدیم

انگلیسی ترجمه  اتفاقاً این اتفاق افتاده. در دنیای غرب بعد از کارهای حسین نصر و دیگران اقبال به حکمت صدرایی فراوان شده، آثار ملاصدرا به زبان  
می، ساقط  شده و ترجمه میشه. بنابراین این سخن مرحوم حائری به نظرم قابل قبول نیست که حالا صرف گذاشتن عنوان تئوسوفی روی فلسفه اسلا

بعد نکته دیگر اینکه دلیل آوردن... ما یک نظر نادرستی درباره جریان فکر فلسفی در دنیای اسلام وجود   .کرده باشیم. دلیل ایشان دلیل درستی نیست
برند ولی فلسفه ابن سینا رو  کنند. یه مقدار اگر بخواهیم با دقت بیشتری صحبت کنیم، امثال راسل ]نام[ میداره: ابن رشد رو پایان فلسفه تلقی می

کنه بعد فیلسوفان قرون وسطا، حوزه اسلامی، کنه، اشاراتی میها. شما الان در همین تاریخ فلسفه ایشون که فیلسوفان رو بررسی میدونن این کلام می 
های دینی مثل حالا به زبان خودمون  های دینی و ناظر به آموزه دونه اینا کلامند؛ چون با انگیزه ها رو فلسفه نمی اینا رو خود ایشون داره تعابیری که این 

ها آلرژی دارند؛ یکی راسل  های... به قول خدا رحمت کنه مرحوم جعفری فرمود ایناما کسانی که حالا اون حساسیت .زنند برهان صدیقین حرف می



کنه خب اینا... مثلًا راسل با اون واقعا عمق  کنه اینا آلرژی مذهب دارند. حالا آدم وقتی بررسی میگفت آلرژی داره، یکی هم فروید رو نگاه می رو می 
کنه که به این مسئله نرسیده باشه و نخواد اشاره کنه که آقا جملاتی که در کتاب مقدس  و گستره اطلاعات وسیع و دقیقی ]که[ داشت، آدم تعجب می

ها رو از اون بافت کانتکس مذهبی خودش آمده، تعابیری که در قرآن آمده، تعابیری که در روایات آمده، دو حیث داره: جملاتی است ]که[ شما این
یک جایی حضور  در بیار، به عنوان یک سری جملات درباره آنها داوری کن. الان در جامعه ما انحراف وجود داره. من در یک نشست علمی در  

کنیم کاری خوانیم؟ وقتی با یک تعبیری برخورد میخوانیم یا فیلسوف میها رو فلسفه می زد که چرا مثلًا این داشتند، یکی از اساتید دست و پا می 
 .قرآن آمده یا در متون فلسفی یونان آمده؛ کاری به اونا ندارم ما اینو قضاوتش کنیم. این یک نگاه  نداریم که این دینی هست یا دینی نیست، این در

صورت گرفت  نگاه دوم: وقتی که ما اومدیم و بنیاد وحی را به طور کلی بر پایه حکمت و برهان استوار کردیم، بنا نهادیم و اعتباربخشی عقلی به نقل  
گیرند، مواد برهان قرار  اون وقت خود این تعابیر دینی هم با حیثیت دینیشون مبنای برهان قرار می  -حضرت آیت الله جوادی بارها تاکید دارند    -

کنیم( و هم از ]بدیهیات[  گیریم )مبحث جدل درست میچطور ما در منطق از ظلم ]قبیح است[ رو هم مشهوره می .گیرند. هیچ اشکالی هم ندارهمی
خوب  .گیریم؟ یک حیثش این است که این از مشهورات هست، حیث دیگرش این است که از معقولات بدیهی )تقریبا اولیات( ]است[عقلی می

کویناس آمدن گفتن و من به عنوان یک متدین عالم ]حادث[ را قبول میآدم تعجب می کنم، من از کتاب کنه کسی مثل راسل... حالا امثال توماس آ
کنم. حالا اون اومده اینجوری لحاظها  کنم؛ همون حیث مضاعف ابن سینا ]را دارد[. و به عنوان یک فیلسوف از قِدم عالم دفاع می مقدس تبعیت می

 .رو از هم جدا کرده

فرمودند اینها آلرژی دارند. واقعا برای من قابل فهم نیست که یک نفر با اون عمق اطلاعات و وسعت حالا عرضم این است که مرحوم علامه می 
های قرآنی نبود انبوهی از معارف فلسفی و حکمی و کلامی و  های مذهبی که اگر این آموزه اطلاعات خیلی راحت، خیلی راحت انبوهی از آموزش 

هایی از اساس از حقیقت تهی باشند و انبوهی از معارف را با این شود یک سری آموزهآمد، چی باعث شده که آیا میفقهی و غیرذالک به وجود نمی 
خواستم و اینو می .تونیم بپذیریمها به وجود بیاد؟ این سخن رو بنابراین ما نمیعمق و ژرفا و دقت تولید بکنند، به وجود بیارن؟ مولاناها از دل این 

خوان این خصیصه معارف دینی ما را که انبوهی از معارف عقلی و شهودی رو پروراند و  عرض کنم که این پرانتز رو باز کردم: امثال کوربن وقتی می
ها ای، یک عنوانی درخور روی اون بگذارند که نظرها رو به خودش جلب کنه، اینبه وجود آورد در دنیای غرب یک ساینی، یک علامتی، یک نشانه 

ای که نصوص وحیانی و روایی ما  گذاری جدید رو ضروری دانستند به خاطر این مطالبی که عرض کردم؛ یعنی اون تاثیر فوق العاده اولًا این عنوان
 .کنیدروی فلسفه گذاشت و فلسفه را در حدی رساند که »ما در ملاصدرا« مشاهده می

یکی از مسائل بسیار مهمی که در طول فلسفه   - های جدید غرب نه فلسفه  - اگر وحدت... یک سری از مسائل در طول فلسفه، در طول فلسفه اصیل 
اصیل حکمت یونان، حکمت کلاسیک و حکمت اسلامی مطمح نظر بود این بود که چگونه عالم را بر پایه توحید و یگانگی تفسیر کنند؟ به معنای 

گرایانی مثل دموکریتوس که در ]برابر[ ایرادهای فراوانی داشتند که این  مترقی و متعالی توحید برسند. در زمان یونان بحث مهمی بود؛ لذا به کثرت
نی  رسه که فیلسوفان اگزیستانسیالیست به فیلسوفا جوییم که بعد در پارمنیدس این مسئله به وحدت می آفریند. ما وحدت رو می کثرت که تشدد می

وقت که شما  داره  تعابیری هراکلیتوس  دنبال وحدته.  اون آتش جهانیش  یا هراکلیتوس در  العاده اهمیت میدن.  فوق  و هراکلیتوس  پارمنیدس  ی  مثل 
خوام  خونید. حالا نمی های نهج البلاغه رو می خوانید مثل اینکه دارید خطبه شما مطلب رو می   - خوام[ دقیقاً بگم ولی  حالا من ]نمی   -خونید  می

پرستند چون پیداش نکردند. پرستند، خدای یگانه رو نمی ها را میگرده و بعد میگه مردم سنگریزه دیگه خیلی ]اغراق کنم[. طرف دنبال توحید می
ن آغاز شد، قهرمان  ملاصدرا این کارو کرد. اگر بنا باشه به قول کاپلستون رسیدن به وحدت را ما مبنا قرار بدیم که حرکت فلسفه کلاسیک یونان با او

 .این صحنه ملاصدراست

خوب حالا مرحوم حائری میاند و این حکمت صدرایی رو و حکمت به خصوص سینوی رو حالا ایشون اونجا در حد شاهد مثال برای فلسفه غرب  
دونیم؛ ممکن  کنیم. ما این نقد رو بر ایشون داریم، حالا وارد میروح. قربانی میآورند[. کدام فلسفه غرب؟ فلسفه منقطع از متافیزیک، فلسفه بی]می

های فیلسوفان جدید غربی... مطلب دیگر این است که از دقت .هم هست حالا جوابی باشه یا استفاده کنیم یا بعد در آثار ایشون باز بهش پی ببریم



های ایشون، این عنوان جدید  دقت نظرشون خیلی خوبه، روح حکمت وجود نداره اما دقت نظر دارند. حالا در امثال کوربن من نگاه کردم در کتاب
های باطنی ائمه شیعه باعث شدند و حکمت را پویا  های شیعی و آموزهکنه دلیلش رو هم میگه که ما به خاطر این بارشی که آموزه را که معرفی می

در ]کردند[، حکمت جدیدی رو ایجاد کردند. در عین حال برای اینکه مخاطبان را متذکر بشه که ما منظورمون از تئوسوفی، تئوسوفی معنای رایج  
 خواد؛ یعنی کاملاً کار برده. خیلی دقت نظری می دنیای غرب نیست، عرض کنم تعداد واژگان »فلاسفی« رو در آثار خودش چند برابر تئوسوفی به  

گویند[  های کاذب ]میهای انتقال مطلب و تربیتی را رعایت کرده. چه به کسی که این فلسفه است، این چیزی از قبیل اون مسائلی که عرفاناون نکته 
 .نیست

بندی کنم مطالبم خوام یه مقداری در چهارچوب بحث کلی بحث کنم که جمعتوانیم... میبنابراین در این مجموع اگر بخوام ارزیابی بکنم و ما می 
دونم متذکر بشم: اولًا مطلبی خوام عرض کنم ولی لازم میتوانیم با اینکه این بحث ما موضوع گفتار ما بعد از این مطلبی که الان میاولًا ما می .رو

کنند از این منظر تاریخی که بنده نگاه کردم دلیلی نخواهند گیری میهایی را به عنوان فلسفه اسلامی یقیناً داریم و کسانی که خردهرو، عنوانی رو و آموزه 
فرماید این اضافه لحاظ تاریخی داره؛  کند[. ایشون میمرحوم حائری بازم آدم تعجب ]می  داشت. اما حالا این فلسفه اسلامی داریم به چه معنا؟
یه  .اش حرف زدند. فقط جنبه تاریخی داره، ظرف تاریخی داره. این یک برداشتها هم درباره مقطعی از تاریخ این فکر آمد در دنیای اسلام، مسلمان 

اصلا فلسفه اسلامی داریم به این   -کنم، بنده که نه، همه یعنی کسانی عرض کنم  حالا بنده که عرض می  -برداشت دیگه این است که بنده معتقدم  
های اصلی و اساسی حکمت  معنا که شکل کامل فلسفه کلاسیک یونانی ]است[. وجه نسبتی که من این رو به حکمت یونان میدم چیه؟ اون مایه

پردازد و به اون مبدأ المبادی و به مبانی هستی می  -همانطور که ابن سینا به نقل از ارسطو در الهیات شفا آورده    - یونانی که علم به مبادی عالیه هستی  
در »اوسیا«ی   ترین تعبیر از وحدت و یکپارچگی در عالم وجود، در رسیدن به معنای وجود کهپردازد. بنابراین این رسیدن به عالی حضرت حق می

حکمت   ارسطو مبهم بود و با لحاظهای سه گانه ماهوی ابن سینا تمایز پیدا کرد و معنای وجود از »اوسیا«ی ارسطو استخراج شد، این استمرار همون
بنابراین اولًا ما   .های وحیانی و روایی اتفاق افتاداست. اون اصول اساسی همون حکمت رو داره. اما این الهام بخشی و کمالیابیش در پرتو آموزش 

 .فلسفه اسلامی داریم. ثانیاً نه به معنای تاریخی، بلکه به معنای حقیقی کلمه فلسفه اسلامی داریم

کنم تاثیرپذیری کنم، فکر میها فکر میخوام بگم مرحوم حائری... استاد بودند، واقعاً در این زمینه و کسانی که نگاه تاریخی دارند یا حالا من نمی 
ها اینه و خوام نقصی رو به ایشون وارد بکنم؛ طبیعت ما انسانهای فلسفه تجربی ]باشد[. اینم به شما بگم من نمی ایشون در اواخر عمر از اندیشه

هایی که به کار بردند، به  دانند، به خاطر دقتهای جدید دارند میدوستان عزیزمان کسانی که حشر و نشری با اندیشه .طبیعت فکر جدید غرب اینه
های غربی شدند، شون، به خاطر منطقی که به کار بردند... اما الان در کشور خودمان هم داریم کسانی که به شدت جذب اندیشهشناسیخاطر روش 

های دینی و فلسفی ما درصد آموزه  ۸۰دیدم که یه بزرگواری کند و کاو کرد و گفت که بیش از  ها در فضای مجازی میتا جایی که بنده در همین کلیپ
کنم، وقت دوستان را گرفتم. ارادت تمام، والسلام  ها وجود داره. خب عذرخواهی می و حتی نصوص قرآنی و روایی ما ماخوذ فلسفه رواقی ]است[. این

 .علیکم جمیعا و رحمة الله

 

 [بخش سوم: پایان ارائه و معرفی ناقد اول]

خیلی ممنون و متشکریم آقای دکتر طاهری ]بابت[ ارائه بحث. دیدگاه مرحوم حائری رو ناقدانه نقد کردند و دیدگاه کسانی مثل هانری   :دبیر جلسه
خوب فرصت ]را به[ مهمان  .کوربن، حسین نصر ]را[ تقویت کردند و البته اصراری به نامگذاری نداشتند اما در مجموع رویکرد ]ایشان مشخص شد[

 .دهیم[ استفاده بکنیم با صلوات بر محمد و آل محمد]عزیز جناب دکتر[ عبداللهی ]می



 

 [الاسلام دکتر مهدی عبداللهیحجت  -بخش چهارم: نقد اول  ]

اعوذ بالله ]من الشیطان الرجیم[. الحمدلله رب العالمین. اللهم صل علی ]محمد و آل  .اللهم صل علی محمد و آل محمد :دکتر مهدی عبداللهی
های جبهه ضمن تبریک عید مبعث ]که[ پشت سر گذاشتیم و اعیاد مبارک شعبانیه و همچنین تبریک پیروزی ملت قهرمان ایران بر دسیسه .محمد[

کنم از مقاله مستحکم ]جناب دکتر[؛ به سهم خودم ]در[ تاریخ تشکر می  .]استکبار[. توفیق روزافزون و بیش از پیش برای اساتید محترم ]خواستارم[
جناب آقای دکتر   .پردازممند شدیم. همچنین مباحثه ]حضوری[. چون فرصت محدود هست من ]به[ نکات اصلی عرایضم میاز افاضاتشون بهره 

 .مند شدیم. ]دوستان[ عزیز مجازی ]هم که[ مقاله ]را خواندند[نکات خیلی خوب و ]مفیدی فرمودند[، استفاده ]کردیم[، بهره 

مسئله اول این است که من خودم واقعش دقیقاً متوجه نشدم که مدعای اصلی  .کنم[تر شدن برخی از جوانب مسئله ]چند نکته[ اشاره ]میبرای روشن 
مقاله و ارائه چی هست؟ آیا بحث بر سر اصالت فلسفه اسلامی هست؟ ]اگر[ اسلامی ]است[، در عین حال که به معنای واقعی کلمه فلسفه است، 

های اسلامی ]است[؟ برخلاف ]دیدگاه[ مقابلی بره، در عین حال در کنار فلسفه بودن به معنای واقعی کلمه هم متاثر از آموزه از روش تعقلی بهره می
ای  کند. ]یا[ فلسفهکه وجود دارد که یکیش اشاره فرمودند: تصور فلسفه صرفاً در جغرافیای جهان اسلام چون شکل گرفته اتصاف به اسلامیت پیدا می 

کنند[ اسلامی ]است[ و فلسفه مسلمان  هم که امروز برخی از مسلمانان تو ایران ]کار میاست که مسلمانان ]نوشتند[. بر این اساس فلسفه تحلیلی  
آقای دکتر یک بخشی از فرمایش ناظر به این بود   .های رقیبی که اینجا وجود دارهگوید[ فلسفه عرب داریم. دیدگاه]هاست[. یا دیدگاه دیگری ]که می

دنش را از  که نه، فلسفه ]به[ معنای واقعی کلمه این باشه. خب این به نظرم نیاز به تبیین بیشتری داره. از برخی ]جهات[ که اگر اصالت و فلسفه بو
شود[. این چنین اشکالاتی باید در این صورت پاسخ داده بشه. تبیین ]بشود[ که یک نظام اندیشگی در عین حال ]که[  دست میده و تبدیل به کلام ]می

بنده مقاله مختصری ]نوشتم[، عمدتاً این بحثو  .های اسلامی ]است[ تحفظ بر روش عقلی داره، در همون حال به معنای واقعی کلمه متاثر از آموزه
ن حال  بهش ]پرداختم که[ »چه باشد آنچه خوانند فلسفه اسلامی«. اون نظریات رقیبی ]که[ اشاره کردم و بعد به تفصیل نشون دادم که فلسفه در عی

ابعادی به معنای واقعی کلمه آنچه که ما امروز باهاش مواجه  که فلسفه است و مقررات فلسفه ]را دارد[، توضیح دادم که به چه معنایی، به معنای از چه  
 .های اسلامی متاثر ]است[هستیم از آموزه

ن مسئله  یک مسئله است. مسئله دوم به نظرم باز مسئله محتواییه و اون نسبت فلسفه با الهیات است که در لابلای فرمایش آقای دکتر وجود داشت. ای
ای ]است[. چون هم در کلمات فیلسوفان خودمون ما این مشکل رو داریم و هم در کلمات ارسطو. من یه اشاره خیلی  هم به نظرم مسئله پیچیده 

ما در کلمات برخی اندیشمندان خودمون مثل کندی، مثل فارابی داریم که یه جاهایی موضوع فلسفه ]را[ به   .کوتاهی بکنم چون به نظرم مسئله مهمه
صراحت فرمودند موضوع فلسفه خدای متعال ]است[؛ الله. و گاهی اوقات برخی پژوهشگران ما هم خیلی راحت اینا رو اومدن نقل کردن ]که[ 

دونه و به نظرشون هیچ مشکلی اینجا  ا تعریف برای فلسفه ]دارد[؛ حوزه فلسفه، موضوع فلسفه رو خدا می بزرگواران یه جای قشنگ ]گفتند[ کندی دو ت
تونه دو تا موضوع داشته ]باشد[. خود ابن سینا در ابتدای الهیات شفا در حالی که مسئله مسئله جدی ]است[. خوب یک دانش نمی .وجود ]نداره[

تر از این  کنیم اصلًا مشکل عمیق کنه که موضوع فلسفه وجود باری تعالی نیست. ما وقتی مسئله رو پیگیری می وارد همین مسئله میشه و بحث می 
ی تا حرفاست و قبل از آنکه در فلسفه اسلامی در واقع این دوگانگی بیانی وجود داشته باشه، در خود فلسفه ارسطو این مشکل وجود ]دارد[. و حت

های متافیزیک، اونجایی که موضوع فلسفه  اونجا که برخیا وقتی این دوگانگی رو در کلام ارسطو دیدن اومدن به این نتیجه رسیدند که برخی از بخش 
اجمال این بحثم در یک فصل از کتاب »فلسفه الهیات« نشون دادم   .دونه، اونا اصلًا منحوله؛ مال ارسطو نیست. تا این حد پیش ]رفتند[می   رو خدا

رسه که  پردازه در نهایت به این نتیجه می که موضوع فلسفه، موضوع و موجوده و ارسطو با چه بیانی و با چه تبیین عقلی، وقتی به بحث از موضوع می 
های موجود باید به سراغ احکام علت و ]علل[ عالی بریم و از این جهت سوق پیدا کرده و از موجود رسیده به اینکه  ما برای تبیین احکام و ویژگی

 .فلسفه باید به علل عالیه و ]مفارقات بپردازد[



های زیادی با هم دارند و برخی از فرمایشات ]مسئله[ سوم، بحث سوم در واقع بیشتر بحث واژگانی هست. ما واژگانی داریم تو این عرصه ]که[ قرابت
دانیم و  ای که به درستی اون رو به معنای واقعی کلمه اسلامی میشون در واقع ناظر به این جهت بود که ما این فلسفهآقای دکتر در ارائه و در مقاله 

کنیم، به زبان بیگانه ترجمه بکنیم چه عنوانی گویاتر  کنیم و هم اسلامیتشو ازش دفاع میبراش اصالت قائل ]هستیم[، فلسفه بودنش رو ازش دفاع می
کنم در این بحث من فکر می .هست برای ارائه در واقع این محتوا؟ در واقع با قاطعیت نبود ولی در هر صورت تئوسوفی رو بر فلاسوفی ترجیح ]دادند[

شناسیمون جامع باشه، از ریشه بحث رو شروع  سوم این موضوع بحث اولی اشاره کردم. بحث سوم در مقاله هم البته به اجمال اینو دیدیم؛ ما باید واژه 
خوایم ما این محتوا ]را[ روی عنوان بیگانه در واقع عناوین گویا هستند، به خصوص که در این ]زمینه[ تبدیل و تحول  بکنیم. در دوران معاصر اگه می

توضیح دادند یونان باستان  .مقاله فرمودند ولی خب ما اینجا با سه تا واژه مهم مواجهیم: فلاسفی، تئوسوفی و ]تئولوژی[ .معنایی مواجه ]هستیم[
فرمودند با    داشته و در دوران جدید معنایی داره. و خود استحضار دارند در دوران جدید بار معنایی، بار معنایی منفی ]دارد[ با راز آلودگی. خودشون

تونستیم در فلسفه ]استفاده[  کردیم شاید میگری و تعبیر خیلی گویا بود دیگه منفی. اگر ما در یونان باستان بودیم شاید اونم باید ملاحظه می باطنی 
 .بکنیم اما امروزه چون واژه تحول معنایی پیدا کرده و اون سنت انجمنی که در امریکا شکل گرفته، اینا ]بار[ منفی داره

وصله  اما فلاسفی که باز به اجمال آقای دکتر اشاره فرمودند ولی به نظرم جا داشت که تکمیل بشه. خب استحضار دارید فلاسفی هم خودش بیش از ح
دوستداری    تحول معنایی ]داشته[. معنای لغوی ]در[ مقاله آشنا شدیم؛ فلاسوفی، »فیلو« به معنای دوستدار بوده، »سوفیا« هم که دانشه. فلاسفه یعنی

نامیدند  که سقراط در مقابل سوفیسم ]ایستاد[ و حکیم می   -ها  ولی استحضار دارید که پس از مناظرات و مباحثات علمی سقراط با سوفیست .]دانش[
فیلسوف اسلامی در اثر مناقصات علمی که شکل گرفت و در نتیجه تفوق سقراط بر سوفیسم، واژه سوفیسم انعکاس معناش معکوس شد    -خودش را  

زنه در واقع. فلاسفی از دوستداری دانش به خود دانش و دانش حقیقی، و فیلسوف و  های باطل رو به حق جا می به معنای مغلطه؛ کسی که حرف 
کردیم و فلسفه در این معنا  فلاسفه و فیلسوف هم به حکیم حقیقی در ارتباط ]درآمد[ و بر همین اساس بود که فلسفه را به نظری ]و[ عملی تقسیم می 

در قرون وسطا چون فلسفه زیر بلیط کلیسا میره به همه آنچه که در کلیسا    -شه  مین معنای فلسفه است و همه علوم حقیقی رو شامل می که دو  -
معنای سوم فلسفه در قرون ]جدید[: علوم  .شد که افزون بر برخی از علوم اعتباری مثل دستور زبان فارسی... اضافه شد به واژه فلسفهتدریس می

شناسی هم اساس ها داشتند. فلسفه دیگه همه علوم حقیقی نیست بلکه هستی هایی که غربیحقیقی از فلسفه جدا شدند. در واقع منتفی شد با بحث 
تونیم در دنیای  معنا از فلسفه را در طول تاریخ اندیشه فلسفه می .های مضافکنه. فلسفهشناسی. معنایی دیگری پیدا میفلسفه تبدیل میشه به معرفت

شود، یونان باستان ترجمه میشه. در اولین معناش همون معنای ]عام است[. غرب پی بگیریم. اما در سنت اسلامی فلسفه وقتی وارد فرهنگ ]ما[ می
شوند[.  فروغ میشه، طبیعیات و ریاضیات هم که مستقل ]میابن سینا هم طبیعیات داره هم ]الهیات[. کم کم اساتید استحضار دارند حکمت عملی کم

[. دو فلسفه ما منحصر میشه به احکام موجود؛ موجود که البته یک بخش خداشناسی هم با اون فلسفه یا به معنای الهیات فیلسوفان ما ]آمیخته است
کنه.  فلسفه بعد در دوران معاصر باز این معنای فلسفه در ]غرب[ تحول پیدا می سه جور در واقع فرمایش که دیگه لزومی نداره وارد اون بشیم. پس  

ها و علوم  شناسی هم در واقع الان نداریم. ما در واقع دانش شناسی، امروز فلسفه اسلامی غیر از اون الهیات، معرفتپیدایش و گسترش دانش معرفت
تونیم  های مضاف ما امروزه می شناسی و فلسفهگیره. معرفتفلسفی داریم که دست کم چهار بخش رو بلکه کمترین بخش پنجمی هم داره شکل می 

 .ذیل فلسفه اسلامی بگنجونیم

ئل همین نسبت  اون واژه تئولوژی هم باز داستانی برای خودش داره که مقاله فرمودند ولی باز به نظرم نیاز بود که استمرار پیدا بکنه، چون یکی از مسا
ه در یونان  فلاسفی با تئولوژی ]است[. تئولوژی خوب به لحاظ لغوی از »تئوس« و »لوگوس«ه، یعنی خداشناسی. من نباید فراموش بکنیم تئولوژی ک 

گوید[ الگوها را باید از مدینه بیرون کنیم، چرا؟ چون تئولوژی که در ]آنجا بود[ تئولوژی اساطیری است. هزار ]افسانه[  باستان مطرحه و افلاطون ]می
ط به اتهام کفر ]محاکمه شد[.  و ترجمه. عبارت تئولوژی که در آثار ارسطو بوده... ارسطو فرهنگ غالب در یونان باستان فرهنگ فلسفی که نبوده؛ سقرا

گاهانه سراغ ترجمه رفتند؛  .فرهنگ اساطیری بوده نقاط آغاز اصالت اندیشه اسلامی اینه: اندیشمندان مسلمان در ترجمه، در نهضت ترجمه خیلی آ
های اسلامی دیدند که این فرهنگ با اندیشه سراغ فرهنگ اساطیری نرفتند. خیلی نکته مهمیه. فرهنگ اساطیر یونان را ترجمه نکردند چون به روشنی می



همراه ]نیست[. ]سراغ[ اندیشه فلسفی اومدند. بعد از اون ترجمه هم هیچ وقت مفسر و شارح صرف نبودند، گزینشی عمل کردن بعد خودشون 
وقتی وارد فرهنگ در واقع مسیحی میشه دیگه اون معنای خداشناسی هم ندارد. یه الهیات مسیحی فقط  .های فراوانی ]داشتند[ابداعات و نوآوری 

ها ما باید به فضای  شناسی مسیحی شعب مختلفی داره. لذا در کاربست این واژه شناسی ]است[. دینخداشناسی مسیحی نیست بلکه به معنای دین
مسئله سوم: اگر بخواهیم اظهار نظر بکنیم قطعا از   .در واقع کاربرد این واژه در زمان خودش حتماً باید ]دقت کنیم[. واژگان تحول معنایی پیدا کردند

 .و رحمة الله  میان سه واژه فلاسفی، تئوسوفی و تئولوژی در دوران ما قطعاً واژه فلاسفی بر اون دو تای دیگه ترجیح ]دارد[. طولانی شد با سلام علیکم

 

 [جناب آقای دکتر توکلی  -بخش پنجم: نقد دوم ]

اعوذ بالله ]من[ الشیطان الرجیم. بسم الله الرحمن الرحیم. صلی الله علی ]محمد[ و آله الطاهرین، اللهم صل علی ]محمد و آل   :دکتر توکلی 
در خصوص عرایض   .تشکر فراوان از حضرت استاد طاهری و استاد بزرگوار جناب دکتر عبداللهی بابت ارائه و نقد وزینی که ارائه ]فرمودند[ .محمد[

اون بخش   بنده اگر بخوام تو دو قسمت تقسیم بکنم: قسمت اول که تامل پیرامون واژه تئوسوفی هست رو ترجیح میدم که ابتدائاً مطرح بکنم تا بعد از
 .تونیم ]فلسفه بنامیم[ یا نهدوم ]بپردازم[ که آیا واقعاً فلسفه اسلامی رو می 

کنه.  به بعد که آثارش به دست ما رسیده از ]این واژه[ استفاده می  ۱۸۹۵پیشینه اطلاق واژه را بنده نخستین بار تو آثار نیکلسون دیدم. نیکلسون از  
انجمن تئوسوفی را راه انداختن. نیکلسون همان دوره تو انگلیس داره این آثار رو پیرامون عرفای اسلام،    ۱۹۷۵تقریبا معاصر با همون بلاواتسکی که  

ها را چی ترجمه کردن، تئوسوفی تو این متون دونم ترجمه یعنی متن انگلیسیشون نمی   - بره. هم در کتاب »عرفای اسلام«  فلسفه اسلامی به کار می 
کنه هم در کتاب »تحلیل تاریخی درباره پیدایش و گسترش سوفیسم« و هم در کتاب »تاریخ ادبیات  از واژه تئوسوفی استفاده می  -انگلیسی ]است[  

الدین، صدرالدین و امثال های محیبرد؛ یعنی حکمت عرفانی. آوردهعرب«. در هر سه این کتاب واژه تئوسوفی ]را[ به معنای عرفان نظری به کار می
گیری و مسائل اساطیری  و عرضم اینه که این واژه برخلاف ادعای جناب حائری که مربوط به جن  .کند[ وان »تئوسوفی« معرفی ]میها را به عناین را این 

بعد از جناب نیکلسون، آربری   .]برد[میشه، در همون حال داره یک اندیشمند قدرتمندی مثل نیکلسون این واژه رو تو معنای درست خودش به کار می 
گاه ]است[، ایشونم انگلیسی زبان اصالت بریتانیایی داره در کتاب »سوفیسم« ایشونم همین واژه تئوسوفی رو به کار   در   .برد که اهل لغت، به لغت آ

میگه که گرهارد باورینگ برای عرفان نظری واژه تئوسوفی رو به کار برده.   (Divine Love) بین متاخرین جناب چیتیک در این کتاب »دیواین لاو«ش 
گیری ]است[. کوربن فلسفه اسلامی همه در واقع نشون دهنده اینه که آقای حائری به یک خطایی مبتلاست که داره میگه تئوسوفی تو غرب به معنی جن 

 .رو ذبح کرد در صورتی که اینجوری ]نیست[

گرده، تو این کتابی که داره »انسان و سیرورت او در ودانتا« میاد بین تئوسوفی و تئوسوفیزم خود رنه گنون که مدتی عضو انجمن تئوسوفی بوده و بعد برمی
کنه؛ یعنی همون کاری که در میانه این قرن اخیر انجام شد تو یه انجمنی، بین گنوسیسم و گنوسیستیزم تفاوت گذاشتن برای اینکه اون  تمایز ایجاد می

ها و واژه  ها که الان به گنوسیا ]معروفند[... بین اینها، منداییها مثل مانویادیان مربوط به میانه حضرت عیسی و نبی اکرم تولید شدند دوگانه پرست 
بره در اون کتاب »تاریخ ادبیات ایران«. و اینا می»گنوس« به معنی معرفت و عرفان تمایز بزارند. ادوارد براون برای عرفان اسلامی واژه گنوس را به کار  

مایز را در واقع  التفات داشتند که این واژگان کاربردهای مختلف دارند. همان کار را در واقع که بین گنوسیستیزم و گنوسیزم اون انجمن انجام داد، اون ت
 ۱۹۵۰درون کتاب انجام داده همون موقع است دقیقا   .ای که محققان قلم زدن تو این مسئله به این ]پایبند بودند[قرارداد کرد، وضع کرد و در ادامه

شود[؛ دومی این جریان منحرفی که شکل گرفته و رنه گنون ازش برگشته و اینها را به  همون حوالی میانه، بین تئوسوفی و تئوسوفیزم تفاوت ]قائل می
کنه که تئوسوفیزم ]هستند[، که در مقابلش مسئله جاویدان خرد و حکمت جاویدان، از این های کاذب معرفی میهای مجعول، عرفانعنوان عرفان

 .کنه. پس ما در بررسی لفظ تئوسوفی دو تا مفهوم کاملا متفاوت داریمواژه استفاده می



. اولی رو و این کتاب »دایره المعارف دین و اخلاق« هیستینگز یه نمونه خوبیه که نشون میده این دو تا تفاوت ]را[. این کتابم از کتب قدیمی ماست
یه همچین اسمی داشت بله. و دومیشو فرد  (Annie Besant) دونم... آنی بسانتهمین خانم یکی از همین اعضای انجمن تئوسوفی... آنا نمی 

ه تمایز برقرار  دیگری نوشته. دو تا مدخل هست کتابی که اوایل این قرن اخیر، قرن قبل نوشته شده و تو این دو تا مدخل بین این دو تا واژه در واقع دار
نوشته شده میگه اگر دو کاربرد این دو واژه را تشخیص بدیم از التباس برای ما جلوگیری    ۱۹۷۹کنه. تو دایره المعارف بریتانیکا هم همینجور که  می
گیری.  پس این حرف جناب حائری کاملًا بیجا و ]نا[درسته که میگه کوربن اومد با معرفی فلسفه اسلامی به عنوان تئوسوفی فلسفه ما را کرد جن  .کنهمی

  حالا این بیچاره خود کوربن تو این کتاب »اسلام در سرزمین ایران«ش مفصل راجع به این بحث کرده که بابا من که میگم مقصودم همون معنای 
کنه معنای مورد اراده من اینه، شما چه حقی داری که بگی کوربن همچین جفایی به  کهن ]است[، معنای اصیلشه. وقتی که داره خودش تبیین می

هایی که خیلی خوب به این مسئله پرداخته خب این یه عرض ابتدایی بنده که نیاز به تامل بیشتر داره. یکی از کتاب  فلسفه اسلامی تو غرب ]کرده[؟
صفحه راجع به این و تمایز    ۵۰کتاب ]استاد[ ویلیام چیتیک ]است[ مفصل راجع به تئوسوفی بحث کرده سرفصلی را به عنوان تئوسوفیا حدود چهل  

جاویدان خرد  اصحاب  این  از  خودش  شرق .تئوسوفی  واقع  در  بزرگان  از  که  کرده  مولر  ماکس  از  را  جالبی  ]نقل[  نخستین  یه  از  غرب،  شناس 
برد[. دقیقاً عرض بله، این عبارت را به کار ]می   ۱۸۹۳]شناسان[، میگه تو کتابی که کتاب »تئوسوفی یا دین روانشناسانه« که زمان انتشارش  شرق

رسد که از این نام محترم یعنی  خوام بگم تو غرب بین تفاوت این دو واژه کاملا التفات بوده. مولر تو اون کتاب میگه که: »به نظر میکنم که میمی
ها از خداوند که ذهن بشر قادر به درک آن بود به کار  ترین برداشتتئوسوفی که در میان اولین متفکران مسیحی بسیار آشنا بود و برای توصیف عالی

اً تو رفت، این اواخر به نحو چشمگیری سوء استفاده شده و زمان آن فرا رسیده است که کارکرد صحیح این واژه را با آن بازگردانیم.« یعنی دقیق می
تواند  سال بعد از اون این کتاب رو ]نوشته[. »یک بار و برای همیشه باید دانسته شود که هر شخص می  ۲۰همون ]زمان[ تاسیس انجمن تئوسوفی،  

این عرض  «.خود را تئوسوفیست ]بنامد[ بی آنکه مظنون باشد به اینکه با میزگردانی و احضار ارواح یا هر علم خفیه و هرگونه جادوگری ارتباط دارد 
رسونه و بنده تعمد دارم که چند بار بر این مسئله تاکید کنم چون این فرمایش ایشون به طور کلی اعتباری ادعای حائری رو میاول بنده که کلا بی 

همین  چهره کوربن رو نزد بسیاری از حوزویان تخریب کرده و این نظر آقای حائری راجع به کوربن پذیرفته شده ]که[ یه آدم فضایی اساطیری و تو  
 .فضاست در صورتی که اینجوری ]نیست[

کنیم و ایشون داره ادامه فلسفه هلنیک در واقع این اما مسئله دوم که ناظر به محتواست که فلسفه موجودی که ما به عنوان فلسفه اسلامی معرفیش می
استفاده  فلسفه را تعریف میکنه، آیا واقعا ملزم به روش عقلانی اونجور ]است[؟ خودش مدعیه که ما از برهان »لم« و »ان« شبه ]لم[... ان شبه لم  

های بسیطی داشتند مثل جناب فلسفه اسلامی خب یک تاریخی داره مفصل. این نخستین میان ذهن .کنیم. واقعیتش رو ببینیم اینجوری نیستمی
ه میایم شاید  کندی ]که[ استاد بزرگوارمون آقای دکتر عبداللهی یاد کرد؛ اصلا مباحث اینجور نیست که پخته باشه کامل باشه. و تا دوره ابن سینا هم ک 

های معتبر در فلسفه را معرفی نویسه استدلالکنه اون کتاب برهان شفا را می ورزی در فلسفه تاکید میابن سیناست که یه مقداری به لزوم روش عقل
زنه کنار؛ حکیم  اما همین چیزی که ما الان بهش داریم میگیم فلسفه اسلامی بخش اعظمش میراث شیخ اشراقه که به طور کلی این بنا رو می  .کند می

دونه که به مقام شهود رسیده باشه. میگه من اصلا ملزم نیستم که برهان عقلی بر مشهوداتم اقامه بکنم. ملاصدرا را اگر ما رو شیخ اشراق کسی می
کند[. وقتی که ایشون مدعی میشه عقل منور به نورالله همچین استنباطی رو داره یا مطالبی استمرار شیخ اشراق لحاظ بکنیم از همین مسئله ]تبعیت می

ی بر طبیعیات قدیمند ای را مطرح میکنه که مبتنکنه که لزوماً استدلال عقلی براشون ]نیست[ مثل بدن مثالی فرزند یا امثال ]آن[، یا ادلهرو مطرح می
های عقلی محض ایه که مبتنی بر عقل محض و استدلالو بر اساس طبیعیات جدید اعتباری ندارند، ما واقعا نمیتونیم بگیم فلسفه موجود ما فلسفه 

خصوصاً اینکه همین آقایون از جمله خود بوعلی مکرر از این تعابیر مربوط به شهود و فضای عرفانی استفاده ]کرده[؛ »تحت هازا سرا« یا  .]است[
ه مدعی راجع به نفس تکامل یافته »صائره کانها هی هی«؛ تعابیری که اساساً استدلال پذیر نیستند یا ایشون براشون استدلالی نیست. خود بوعلی ک 

پس شاید بهتر باشه که ما همون واژه تئوسوفی رو استفاده بکنیم که بگیم خصوصاً با توجه   .عقل ورزیه به این مسائل در واقع پرداخته، متهم متاخرین
ر الهیات داره به اینکه بخش بسیاری از فلسفه ما به فرموده هر دو استاد بزرگوار متاثر از آیات قرآن و روایات ]است[. وقتی که ملاصدرا در کتاب اسرا

کند[... کمیت عقل اینجا لنگه ولی میگه ضرورت طایفه امامیه بر این تعلق گرفته چون بس که ما مسئله  می  کینونت الانفس قبل الابدان را ]اثبات



کنند به شهود  های وحیانی و اون چیزی که عرفا ازش شاید تعبیر میروایات مربوط به طینت، روایات مربوط به عالم ذر... و در واقع بر اساس آموزه 
ای را عرض  کنم و انشالله اگر ادامه صحبتی ]بود[ نکات دیگههمین قدر بسنده می .کند[تام نبوی، داره مباحث فلسفی خودش رو استخراج ]می

 .کنم و الحمدلله رب العالمینمی

 

 [بندی موقت و گفتگوی آزادبخش ششم: جمع ]

بهره بردیم به طور خلاصه ]از[ عزیزان اساتید ناقد. اختلافی ]که[ مسئله مورد ]بحث آقای دکتر[ عبداللهی مطرح هست، عنوان فلسفه   :دبیر جلسه
ن  اسلامی را با کدهایی تشخیص دادند. تطور معنای ]آن را[ فرمودند ]که[ استعمال ]آن[ به معنای ]حکمی[ و اصیل خودش در زمان فعلی رو ممک

 .ای ]هست بفرمایند[ لکه مصاب به واقع در رابطه با محتوای ]فلسفه[ اسلامی امروز ما ]است[. خوب اساتید معظم حاضر اگر نکته ]است[ و ب

کنم[. اگر ]واژه[ تئوسوفی و فیلسوفی دو تا ]حوزه جدا[... یه مقداری تداخل این خود فلسفه... این یعنی سه تا عذرخواهی ]می :ناقد )ادامه بحث(
همین حالا طبق ببینید اون   ...دونیم این دانش عقلی و استدلالی و مبتنی پیرامون مسائل برهان ]است[ابهام مسئله که اون چیزی که اگر این رو می 

تونیم یه مقداری اون برگرد بگه این این محتوا تئوسوفیه یا وزنه الهیات شفا، تونیم شامل این ]بشود[. ما میمعانی از تئوسوفی، برخی از اطلاقات می
 .بینیم باز فیلسوفی ]است[ ارتباط ]دارد[خودش گفته الهیات، الهیات گذاشتن وزنه سنگین ]است[. محتوا باز می 

 .موضوع بحث رو بلندتر ]بفرمایید[ :حضار/سخنران دیگر

]بحث[ جداگانه ]ایست[. مثلًا اختلاف نظر، سوال این ]است[... طرح شهید ]مطهری[ نوشته نشده، حالا این مقاله چیز دیگری ]است[.   :سخنران
 .نزاع کردند و حائری هم زیرش آمده بود مشخص شده

بسم الله. تصویری چرا حائری در برابر ]کوربن ایستاد[؟ ماحصل کلام آقای ]دکتر توکلی این بود[. مسئله چرا که   :دکتر طاهری )پاسخ به نقدها(
در حالتی که در فرمایشات آقای دکتر    های کوربن به کرات به این قلم ]اشاره شده[؟ بیشتر نگرانی از اینه که چرا فلسفه به این اطلاق ]شود[؟در کتاب

اونچه    عبداللهی راجع به تصور معنای فلسفه، قسمت آخر رو یه قدری باید فکر کنم بیشتر روش تاکید ]کرد[. یکی از ]معانی[ در این جریان تصوری،
بودنش اهمیت ]دارد[. خوب اگر فلسفه این  که خیلی غلبه پیدا کرده فلسفه به معنای یک پژوهش، یک در واقع تلاش روشمند عقلی است. این عقلی  

بینند  گوییم[؟ فیلسوفی نمیگیم یه جوری قرار میگیره از این نقیصه به اصطلاح متضررند یا در واقع آسیب میچنین چیزی ]است[ چرا بهش فلسفه ]می
 .که عقلی ]نباشد[

های کاملًا عقلانی هستند. بعد میایم تو فلسفه اسلامی مثلًا های موجود عرصهای بهش ]داشتند[. فلسفهمسئله آقای دکتر شیروانی به نظرم یه اشاره
شو باز بکنی خلاصه همه چیز میشن.  کلام ملاصدرا باطنی و امثال ]آن[ در دستور کار با ذهنی مخفی دارد. دستور کار ذهنی مخفی اگر چنانچه پرونده 

شونو بخوایم بگیریم: تحلیلی کار عقلی. فلسفه اسلامی هم حتی ملاصدرا هم نداریم اون چیزی که خودش رسماً اعلام  پروتکل رسمی اعلام شده
. خفایای ذهنم خواهیم به روش عقلی و برهانی در واقع به ]نتیجه برسیم[. پس بنابراین تکلیف خودمونو روشن ]کنیم[کنه این هستش که ما میمی

خوایم به اون روش اعلام شده ]بپردازیم[؟ اگر به روش اعلام شده بپردازیم به نظر من همین بیان آقای دکتر عبداللهی خوب بر بپردازیم یا نه؟ یا می 
اساس در اینکه این فلسفه ]را[ اصلاح نکردن بر فلسفه اسلامی؛ فلسفه الهی، حکمت الهی، به خصوص کلمه حکمت که سوفیا این بحث ریشه به  

 .]یونان دارد[



لسفه آیا برهانی  ]دکتر[ توکلی فرمودند درسته ما دو تا ]معنا داریم[ و لازم نیست ما وقتی واژه لغتی رو به کار ببریم که نیاز به توضیح داشته باشه. ف
کنه فلسفه اینه. تدوین فلسفه، فلسفه مدون. یکی ]است[؟ آیا منبع ]وحیانی دارد[؟ راجع به ملاصدرا تلقی اینجوری نیست. صدرا خودش تصریح می

وقتی معنی مفهوم باشه ها... در واقع واقعیت اشیا در من نهادینه بشه    - خانی  شیروانی، جناب ]فتح[علی  - برین  اینکه خود فیلسوفانی که شما اسم می
یم توی عرفان مثلًا ابن سینا از  کنای داره؟ گوشه جهان سینوی اعراض ذات که ثابت اما در صدرایی صدرا فلسفه اسلامی نگاه میوالا مفهوم چه فایده 

کنه که مقامات عارف »و هذا الانسان رب انسانیت«. ابن سینا راجع به غایت و سعادت انسانی یه  اون عزل حرکت جوهری به نوعی انصراف پیدا می
کنه مبتنی بر نظام فلسفی خودش؛ عقل مستفاد و اتحادی روی ]عقل[ مثبتی. در واقع بحث عرفانی، این بحث عرفانیه مبتنی بر نظام  تصویری ارائه می 

محض   فلسفه ابن سینا نیست. سعی ملاصدرا آقای دکتر باورهای این تو اسرار ]الآیات[ دیگر و در کنار او اون ]مباحث[ با برهان ]است[. فیلسوف 
 ...توضیح رو اگر وقت داریم دیگهنیست. یه 

پناه قاطی نکرد توی بدایت و نهایه... همه باورها معتقد اون بخشیش مبتنی بر برهان و استدلالی  علامه استاد سالم کردن... ]دکتر[ یزدان :دبیر/حضار
  های دیگه ]نیست[. تشکر. نکات اساطیر سوال کردم. من فقط به نظرم تو این موارد یه کار خانم یاری باید شما چه معنایی به مت]ن بدهید[.که بخش

های مرحوم حائری ]همین بود[. گفتگوی فلسفه اسلامی از این جهت شاید حساسیت داشته به این تغییر عنوان ]که[ گفتگو  بحثیه که یکی از دغدغه
 .]گیرد[شکل نمی 

 

 [بندی نهایی توسط سخنرانبخش هفتم: جمع ]

استفاده ]کردیم[، نقطه نظرات دوستان بهره بردیم. عرض کنم پیام نشست ما چیز دیگری بود؛ یعنی یک اصل مهم اینجا مورد نظر  :دکتر طاهری
ها بیان ]شود[. نظر مشهوریست این عنوان مستمسکی شد برای خوایم واقعیتای داشته باشیم، ما می خوایم طرفداری متعصبانهماست. ببینید نمی

نکه  پرداختن به مسائلی که شاید مهم بودن آمدن پیش و بحث کردیم. یکی اینکه اسلام فلسفه ندارد؛ معروف هم هست، دلایل میارن که به خاطر ای
مسئله مهم این است  .تونیم ما بهش فلسفه بگیم؛ امثال راسل اصلا انکار دارن بگن فلسفههای دینی را درش دخالت دادند طبیعتاً دیگه نمیاین آموزه

 که آقا درست فلسفه اصطلاحات خاصی داره، من عرضم این است ما نباید محور اصلی در فلسفه را رها کنیم و دنبال این الفاظ مختلف بگردیم.
فلسفه رو گرفته    علامه طباطبایی آخرین مقاله اشاره کردم فرمودند که فلسفه یک جریان واحد است؛ تعبیر من غربی و شرقی نداره. اسلام همون

 .کاملش کرده. ما اینو آقا محکم ]گرفتیم[

رده. ببینید بعد یه  عنوان تئوسوفی که در پایان اینجا آوردم... عنوان تئوسوفیا ]است[. نقد ما ]به[ ایراد ]آقای حائری است[. ]برخی[ معتقدند ایراد ما وا
ببینید اگر یه بار تئوسوفی  موقع هست که یه عالمی میاد میگه آقا مثلًا میگم اولین روش کار بست این واژه را دقت میکنه. شما وقتی که آثار کوربن را

برده   کار  به  می  ۲۰رو  اینو  داری  که  شمایی  خانم  آقا  میگه  مخاطب  به  ]کوربن[  برده.  کار  به  کنارش  رو  فیلسوفی  نوعی  بار  تئوسوفی  این  خونی 
کنه دیگه منظور ما از تئوسوفی معنای ناب و اصیلی است که ژ]اکوب بوهمه[ که پیشوای  فیلسوفیست، شعر گویی نیست. خود حسین نصر تشریح می

 .هگله به کار برده یعنی حکمت اصیل

گیرد[؟ چرا مرحوم حائری به فرمایش ]دکتر[ عبداللهی و دوستان ما حرفمون این است که اون وقت چرا مرحوم حائری اینو دیگه حرف جدی ]نمی
شوید های جدید غرب عاری از متافیزیک است، روح علمی ندارد، چرا حاضر می کنید فلسفهکنم... جناب آقای حائری شما که تسلیم می عرض می

هان... های فلسفی اسلامی رو به عنوان شاهد مثال اونجا بیان بکنید؟ آیا به نظر شما این حکمت قویم رو که حالا ما میایم میگیم آقا برهان، برآموزه
کنه کنه. فرق مییر می ها شهود رو تفسگیره با اون دستمایه هایی میکنه یه دستمایهبالاتر از برهان رفتن یعنی شیخ اشراق؛ نه اینکه اول برهان استوار می 



رسیم کاریان به دین نداریم. البته بعد تحقیقاتی هم انجام گرفت هایی که خودشون حرفشونیم میگن ما از طریق درون به حقیقت میبا اون تئوسوف 
ها هم به دنبال اون حکمت  نامه دفاع شد و صاحب اون پایان نامه گفت که حتی این تئوسوف پایان نامه نگاشته شد که من اینجا آوردم قرن نوزدهم پایان 

 .اصیل ]بودند[

و هم  عرض من این است که یعنی شروع از اونجا بوده. اولین کسی که تئوسوفی رو به کار برده تالسه. میگه من کلمه حکیم نوشته شده بود خوابش ر 
نداشتید دادیم شما تشریف  توضیح  تئوسوف  این  نپذیرفتن من  آوردم همه  بعد  که  اون طبیعت .نقض کردند  به غلط  که  یونانی  ها رو میگن  پژوهان 

هایی که اتفاق افتاد به اشتباه کردند. فوسیس روح داره، فوسیس حیات داره، فوسیس شعور داره. در ترجمهها »فوسیس« را جستجو می پژوه، اینطبیعت
های جدید غرب، متافیزیک ]شد[ ماشین. وقتی میان میگن که فلسفه مرگش  فوسیس رو به نیچر ترجمه کردند؛ روح رو ازش گرفتند. این آمد در فلسفه 

کنه. این نوشتار ما یه جوابی هم به این است که نخیر،  المتعالیه صدرا مکرر به ارسطو و افلاطون اشاره می بعد ما در حکمت ...با رشد ]علم فرا رسیده[
م همون فرمایش علامه طباطبایی ]درست است[: چه حکمتی که در یونان آغاز شد در اسلام به کمال ]رسید[. قطع نشده این جریان. ما وقتی میگی

کنیم. حالا من کاری به اون حکمت خالده و در ]اندیشه[ اسلام که سابقه... حضرت  بینیم نگاه تاریخی هم داریم می اصیل ریشه تاریخیش را می 
 .آیت الله جوادی آملی بنده خودم پای بحثشون بودم این جریان را هیچ چیزی بر خلاء به وجود ]نیامده[

دانم[. در زمان ما که امثال کوربن و فلسفه جدید متولد شد، ]آن را[ گذاشتند چه از  اگر سرنخی که در یونان آغاز شد، من در پرتو ]قرآن[ معتبر ]می
این جریان   .های تاریخی را اگر نبینیم همیشه درگیر این مشکلات و ناقص خواهیم بودتره. این رو ما این ریشه فلسفه قبلی به لحاظ برهانی هم قوی 

کرم ]؟[ کتابی  .ها شروع کردند؛ مثلا میگم اولین بخش تجربه یونانی بود مواد اولیه تو در تو روشن. این جریان... من دیگه ]فرصت ندارم[فکری اون
های یونانی برخاسته از ادیان ]است[. ما چون از مسیر یونان بحثمون رو از اون مسیر  های اندیشههای یونانی، دستمایهنوشته به نام ]؟[ یعنی اندیشه

ها بیا تبیین به همه اخبار و شخصیت   ها بود؛ حتی هندوها از اونجا گرفتن چین از اونجا گرفته داستان که جریانترین منشا اندیشهشروع کردیم قدیم
های سنت ارتباط با وحی و آسمان تعلیم الهی قرار بده. یه در اسلام رو باز دنبال مستقل چه لیزری روش قرار قرار یه که خیلی نزدیک میشه به بحث 

 .بخش متفاوت... ]جمله ناتمام[

کنم میگه که من فلسفه اسلامی کاری به  بحث مربوط به حوزه ایران و اسلام نیست بحث اینه که اینا چون ترجمه کردن توضیح میده حالا عرض می 
ها که امروز فلسفه بدون روح متافیزیک درشون جریان داره و بگیم  اینجا ندارم چون ما با ماهیت و محتوای این اندیشه آشناییم. میگم برای اینکه غربی

ای که به نام فلسفه اسلامی مطرح شده اصلًا به اونها خیلی تفاوت داره حوزه حکمت، حکمت الهی مطرح بکنیم. خود ما هم همین  که این اندیشه 
و   .کنم گذاری نمی کارو کردیم »بدایة الحکمه«. بعدم میگن ما ترجیح میدیم لزوماً نام  کونیاس را راسل... توماس بزرگترین  نمونه فلسفه توماس آ

کنم. یکی از اشکالات بنده به مرحوم حائری  پرکارترین فیلسوف تاریخ ]است[، متکلم ]است[. فلسفه نوشته، حکمت نوشته ولی محتوا رو نگاه می
ولی قبل از اینکه به عنوان نگاه    -خوام بگم عنوان هیچ اثر ]ندارد[  نمی  -اند قبل از اینکه به عنوان نگاه کنند  این است که افراد مخاطب که اهل فن 

 ...کنم عنوانکنند و به کسانی که این عنوان را پیشنهاد دادند چه سطحی از عذرخواهی میبکنند هوای فکر نگاه می 

شنوند ]در[ دنیای پرتلاطم و این همه درصد کشتار و جنایت و فجایع مسائل داخل ایران... نشست ]تمام شد[، ممکنه کسانی که در فضای مجازی می
خواهد دانشهایی با روش عقلی که در عین حال مستفاد از ]وحی باشد تبیین کند[.  خیلی مسئله پژوهشگاه حوزه دانشگاه در اینجا ]این است[ که می

خواهد استفاده از معارف وحیانی هم ]بکند[. وقتی که این حالا یه جایی این اتفاق افتاده در فلسفه اسلامی این پیشینه که در عین عقلی بودن می
لوم  چنین چیزی شد تکرار پس این دیگه فلسفه نیست، فلسفه برتره. بحث لفظی نیست که این لفظ به اون لفظ؛ یک بحث حیاتی ]در[ جریان ع

 .خیلی ممنونم .توانند با همدیگه در یک جا به تلاقی ]برسند[ انسانی از منظر اسلامی است که چگونه این دو منبع معرفتی )وحی و عقل( می

 


